
1 
 

 بسم الله الرحمن الرحيم  

الحمد لله رب العالمين، وأفضل الصلاة وأتمّ التسليم على خاتم الأنبياء وسيدّ 

 المرسلين قرّة عيوننا وحبيبنا محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين أمّا بعد:

بأحبابي الكرام، وأحيِّّيكم مرّة أخرى بتحيةّ الإسلام: السلام عليكم ورحمة  أرحّب  

 الله وبركاته. 

صلىّ الله -فقد تحاورنا وتشاورنا في المرحلة الأولى من مراحل حياة سيدّ البشر  

ولا زلنا في المرحلة الأولى؛ لما فيها من محطّات   -تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ

ولكن خادمكم يقتصر على بعضها؛ وذلك من باب تحفيز  وإضاءات كثيره جداً، 

عقولكم لأجل البحث والتنقيب، لا لأجل التفلسف، أو الترف الفكري، إنمّا لإثراء 

الجانب التطبيقي في مجال الدعوة إلى الله تبارك وتعالى والاستعداد لها، 

حاسب والاستعداد لها يعني كيف أربيّ نفسي على هدايات هذه المواقف؟ وكيف أ

ً فِّعْلاً بهذه الصفات العظيمة الجليلة التي لا   ً ومتشرّفا نفسي حتىّ أكون متلبسّا

توصف، ولا تعطيها كلمة الجليلة والمهيبة حقهّا، حتى لو جمعنا كلّ ما عندنا من  

المترادفات التي تدلّ على مرتبة ومكانة هذه الهدايات فهي لا تكفي في بيان  

 حقيقتها. 

ت تجاهد نفسك وتحاسبها: ماذا استفدت من هذه الهدايات؟ وما إذن يا سعد الله أن

الدرجة التي تعطيها لنفسك في هذا التدرّج وهذا التشرف وهذا التفاعل وهذا 

التميزّ؟ هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى: الجانب التطبيقي ليس مقتصراً فقط 

نمّا الجانب في حدّ ذاتي أنا: على تربية نفسي، وتقوية روحانيتي وسلوكي، وإ 



2 
 

الثاني: ما هي المساحة التي استطعتُ أنْ أزرع فيها هذه الهدايات، أو أبثّ فيها 

 من أنوار وبركات هذه الهدايات؟ 

فخادمكم  -نعوذ بالله  - إذن البحث والتنقيب والتأمّل والتدبرّ ليس للترف الفكري 

 نصف واحدٍ أنزعج جداً، ولا أحبّ أبداً، ولا  - عزّ وجلّ -حقيقة أحبتّي في الله 

بالمئة أنْ يكون التأمّل والتنقيب والبحث لأجل الترف الفكري، وإنمّا لإثراء 

 الجانب التطبيقي بجناحيه:

 الذي يخصّ المتحدثّ والمتأمّل والمتفكّر نفسَه.  الجناح الذاتي النفسي:

شتُ في الأمّة؟ كم أثرّتُ؟ وكم بنيتُ؟   الجناح الثاني:و الذي يخصّ الأمّة، كم عِّ

 م زرعتُ؟ وك

ابحث  -عزّ وجلّ -هذان الجناحان، فإذا كان بحثك لأجل هذا فتوكّل على الله 

 ونقبّ. 

صلىّ  - ونحن قد وقفنا وقفات، وتشرّفنا بالحديث عن بعض محطّات سيرة الحبيب  

في المرحلة الأولى، ونأتي الآن إلى بعض  - الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ

 ا. المحطات الأخرى التي لم نذكره

في رعي الغنم، بعد ذلك  - صلىّ الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ-مثلاً عمله 

عمله في التجارة، فهنا نحتاج إلى تأمّلٍ كثيرٍ وعميق؛ لأننّا إلى الآن لم نصل إلى 

وتكليفه    -عليه الصلاة والتسليم وآله وصحبه أجمعين   -مرحلة الإعلان عن نبوّته  

عمل التجاري والعمل الماديّ في حياة الداّعية إلى الله بالتبليغ، إذن ماذا يشكّل ال

عزّ وجلّ؟ لماذا لم يرضَ بأنْ يقول: أنا يتيم، وليس عندي أب ولا أم، وهناك مَنْ  

يتكفلّني، إذن أبقى مرتاحاً ألهو وألعب؟ لماذا آخذ غُنيمات وأصعد بها جبال مكّة 



3 
 

أنّ ذلك العهد وذلك الوقت ليس وبطحائها متحمّلاً المخاطر؟ ولابدَُّ أنْ نفكّر في 

مثل هذا الوقت، فالحياة كانت على سجيتّها )على فِّطرتها( فلو خرجت قليلاً 

خارج البيت وربمّا في البيت تجد الأفاعي معك، تجد عقارب في بيتك، وخارج  

البيت قد تجد من السباع الضواري التي لا ترحم. والسفر لم يكن بسياّرة 

فيه الكثير من المخاطر، ويمكن القول: إنّ المسافر أشبه  مرسيدس! بل كان السفر  

بكونه بائعاً نفسه إلى أنْ يرجع، أيْ أنّ تسعين بالمئة، أو خمسة وثمانين، وربما  

ثمانين بالمئة على الأقلّ هو في خطر، حتىّ لو كان عنده قافلة ولها حرّاس وإلى 

بيعة لا يستطيع أنْ  آخره، فهناك مخاطر طبيعية، فربمّا يتعرّض لشيء من الط

يدفعه عن نفسه، أو مخاطر بشرية من الأشرار المتواجدين على الأرض، 

المتواجدة، كالوحوش، والحشرات   -أجلكّم الله تعالى-ومخاطر من الحيوانات 

الضارّة إلى آخره، فلماذا كلّ هذا، وهناك مَنْ يتكفلّني، وأنا مرتاح، وجالس، لماذا  

 أذهب لكلّ هذا؟ 

ربّ العالمين عزّ شأنه يقول لنا: يا أيهّا الإنسان، أنا زرعتُ في فطرتكَ فهنا كأنّ  

تعمير الأرض، وتعمير الأرض بالمستوى الذي تتشارك فيه كلّ المخلوقات هو 

تعمّر الأرض،  -أجلكّم الله تعالى-الجانب المادي، ففي هذا الجانب حتىّ البقرة 

نب المادي، أي أنّ وقوفهم بين  والنحلة تعمر الأرض، ولكنهّم يعمّرون في الجا

يدي الله تبارك في علاه، علاقتهم بالله جلّ وعلا هي علاقة فطرية لا نفهمها 

 -نحن، فكيف النحلة مثلاً في قوله تعالى: 

 [68]سورة النحل: ...{ وَأوَْحَى رَبُّكَ إِّلىَ النَّحْلِّ  }

   -كيف أنّ الله سبحانه: 



4 
 

رَ  }...   [65]سورة الحج:  ...{ الْأرَْضِّ  فِّي  مَا لَكُمْ  سَخَّ

كيف هذا التسخير؟ هذا الخلق؟ هذه الإرادة؟ نحن غير مكلفين أنْ نعرف كيفيتها، 

 المهم أنْ نعلم أنهّا تخدم الأرض، وأنهّا مسخرة لتعمير الأرض.

فيا أيها الإنسان، أنت مخلوق من هذه المخلوقات، ينبغي عليك فطرةً أنْ تبدأ  

إنسان يرى في نفسه خلوداً إلى الراحة المترفة المتخمة،   بتعمير الأرض، وكلّ 

الراحة التي تؤثرّ وتجعله يقصّر في أداء هذا الواجب الفطري فليعلم أنهّ مريض، 

لةّ في تربيته؛ ولاحظت قبل فترة في  لةّ في فطرته، هناك عِّ هناك مرض، هناك عِّ

ولد صغير وبنت  قبل سنة تقريباً، كان عندها - حفظها الله تعالى-بيت ابنتي 

عينه على الباب، فبمجرّد أنْ يفُتحَ    -سبحان الله- الولد    -حفظهما الله تعالى-صغيرة  

ً تلهو عند الكنتور   الباب يركض يريد الخروج من البيت، أمّا البنت فهي دائما

)خزانة الملابس( تبحث فيه، تذهب عند الطباّخ، إلى المخزن، فقلت: سبحان الله، 

انتباهةً عند خادمكم: بأنّ هذه )بنت( الله جلّ وعلا خلقها وجعل  حقيقة هذا أثار 

أكثر راحتها وسعادتها أنْ تكون مستقرة في بيتها، في مأواها، وذاك )ولد( الله 

سبحانه خلقه وجعل ارتياحه أكثر خارج البيت، فلذلك عَيْنهُُ على الباب، بمجرد 

رة السليمة، فنحن لا نضربه  أنْ يغفلوا عن الباب خرج، وهذا فيه من دوافع الفط 

أو نمنعه، وإنمّا نخرج معه ونراقبه ليخرج ويرى، ليتعلمّ من الطبيعة ما شاء الله 

 تبارك وتعالى له أنْ يتعلمّ. 

فخروجه صلوات ربي وسلامه عليه وآله وصحبه في هذه الوظائف، في هذه 

ن لنا قدوة الواجبات، هو دليل على تمام فطرته ونقائها وصفائها، وبالتالي يكو

 في هذا.  



5 
 

لتَ في حياتك؟ لديك قابلية )قدرة( أنْ تدير وظيفة، وفوقها  فيا سعد الله أنتَ ماذا عمِّ

عندك قابلية أنْ تعمل عملاً آخر، أعملتَ عملاً آخر أم لا؟ لابدُّ أنْ يحاسب نفسه،  

 حتىّ يرى ما هي مَديَاتِّ التزامه بدوافع فطرته السليمة. 

ماً )مرشداً( لكم فهذا  لأنّ الله عزّ وجلّ قدّ  ر لي أنْ أخُْتبََر وأمُْتحََن بأنْ أكون خادِّ

   -يوجب عليَّ أنْ أفتح لكم بعض الصفحات من تاريخ حياتي:

كان متمكّناً في حياته، لأنهّ إضافة لكونه    -رحمة الله تعالى عليه- أذكر أنّ والدي 

حلّ لبيع القماش، وفتح  عالماً وخطيباً وواعظاً، ما كان يكتفي بهذا، بل كان عنده م

ً آخر للخياطة، فكان يخيط بعض الملابس، وقبل ذلك في الستيّنيات  منه فرعا

عنده محلّ بالسعديةّ   - رحمة الله تعالى عليه - حتىّ بداية السبعينات كان والدي 

)مدينة عراقية في محافظة ديالى( لبيع القماش، ويخيط بعضها، ولكوي الملابس، 

 المكواة( الذي يعمل بالفحم.وأنا أتذكر الأوتي ) 

ففي ذلك الوقت لديه وظيفة وعمل مع الوظيفة، وكانت الحياة رخيصة، ولم تكن 

مثل هذه المصاريف التي نصرفها الآن، فنحن بالسعدية لم نكن بحاجة إلى سياّرة، 

فمصرف السيارة نضعه في )الجَيْبِّ(، لم نكن بحاجة إلى ثلاجة، لأننّا نتسوّق 

لوالدة رحمها الله تعالى تضعه في القدر )تطبخه( ونأكل ما قسمه  بشكل يومي، وا 

الله جلّ جلاله لنا، وفي اليوم الثاني نخرج نكسب رزقنا وهكذا، فالحياة بسيطة  

جداً، لم يكن عندنا الموبايل ولا اللابتوب، وفاتورة الكهرباء، في كلّ غرفة كَلوب 

(، لم تكن   40Wattبقدرة ) ( واحد أو اثنان Globe)مصباح الإنارة، يلفظ = 

 هذه المصاريف في الحياة الدنيا.  

 كان متمكناً، عنده بيتان، ومكاسب أخرى.  - رحمة الله تعالى عليه- إذن والدي 



6 
 

بصدد ذكر ماذا كان يملك، ولكن لكي أبينّ لكم، فكان يعمل في البستان  ولستُ 

بيده، يذهب للبستان، ويذهب إلى المسجد يؤمّ الناس، ثمّ يذهب إلى المحلّ، وأنا  

أذكر في أكثر من  -خادمكم صغير أذهب معه أنظر وأتعلمّ، الساعة الثانية ظهراً  

وقت متأخّر من الليل لأنّ دوره يذهب إلى البستان أحيانا في  - مرّة ذهبت معه 

في السقي قد حان، فيجب أن يذهب فيَسدّ )يغلق( الماء عن بستان جيرانه، ويفتحه  

على بستانه، وأنا أذهب معه، وعمري خمس سنوات أو أقلّ من ذلك، وبعد ذلك 

نشأت وكبرُتُ، إلى أنْ تزوجتُ فتكفلّتُ بجميع مصاريف الزواج، لم أقبل أنْ  

أنهّ أحضر لي هديةّ   -رحمة الله تعالى عليه -بذلك، كلّ ما قبِّلتهُ منه يتكفلّ والدي 

 زواج. 

لأنّ حياته   -صلىّ الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ -فاقتباساً من حياة الحبيب 

لة من حيث الفطرة، ومن حيث العقل، ومن حيث الروح، ومن كلّ   كاملة مكمِّّ

ه الصلاة والسلام وآله وصحبه علي - الجوانب، حتىّ قبل الإعلان عن نبوّته 

نفهم قوله عزّ شأنه بعد أعوذ بالله السميع العليم من   -أحبابي-وهذا يجعلنا    -الكرام 

 - الشيطان الرجيم:

سَالتَهَُ   }... ُ أعَْلمَُ حَيْثُ يجَْعَلُ رِّ  [124]سورة الأنعام:  ...{ اللََّّ

 - فهذا من الإعداد:

ُ أعَْلمَُ حَيْثُ يجَْعَلُ  }... سَالتَهَُ  اللََّّ  [124]سورة الأنعام:  ...{ رِّ

ونحن نتحدث الآن عن الجوانب الماديّة، وانظروا الآن ببركتكم وقع في قلبي 

معنى، وسامحوني لا أستطيع أنْ أقولها، ولكن الله سبحانه اختبرني لأنْ أكون 

خادماً لكم، وتعرفون ماذا أعني وأقصد، فببركتكم وقع في قلبي معنى: أنهّ لأنّ  



7 
 

يعلم أنّ سعد الله سيبُتلى بأنْ يكون مرشداً فبدأ يراعيه في هذا   -عزّ وجلّ - الله

 الجانب في بداية حياته أيضا؛ً لأنّ الوكيل له نسبة نيابية. 

فكلّ واحد يراجع نفسه ويحاسبها، ولذلك أوجّه وأقول دائماً: مَنْ لديه عمل وعنده 

- جلّ؛ فليس من ثقافة المسلمين إمكانية أنْ يتوسّع أكثر فليتوكّل على الله عزّ و

قول مَنْ يقول: )الدنيا جيفة، وطلّابها كلاب( فيمكن أنْ نفهم هذا    -حسب ما أعتقد 

القول على مَنْ يتوجّه إلى الدنيا فقط وينسى كلّ شيء؛ لأنّ الكلام يحتمله، لكننّا 

نبتعد عن هذا الكلام، نحن نقول: الدنيا مزرعة الآخرة، كما يقول الشرع  

   -يف، نقول ما قال الله جلّ في علاه:الشر

زْقِّهِّ   }... نْ رِّ بِّهَا وَكُلوُا مِّ  [15]سورة الملك:  ...{فاَمْشُوا فِّي مَناَكِّ

ونقول ما قال سيدّنا رسول الله صلىّ الله تعالى وسلمّ عليه وآله وصحبه ومَنْ  

   -والاه:

ُ مَالًا فَسُلِّّطَ عَلىَ هَلَكَتِّهِّ فِّي الحَقِّّ ) : رَجُلٌ آتاَهُ اللََّّ الإمام البخاري   (لاَ حَسَدَ إِّلاَّ فِّي اثنَْتيَْنِّ

 .رحمه الله جلّ وعلا

نحن نقول: هنالك مئات النصوص في الكتاب العزيز والسنةّ المطهّرة، كلهّا تعُنىَ 

 بالجانب الماديّ للإنسان. 

أتها قبل أربعين سنة في كتاب لا أذكر اسمه بالضبط، إمّا وأروي لكم قصة قر

نَ الضَّلَالِّ ) أو  -رحمه الله تعالى - ( للشيخ عبد الحليم محمود شيخ الأزهر المُنْقِّذُ مِّ

كتاب آخر: وهي أنهّ كان في بغداد شيخ مربٍّ، وكان عنده مريد، وهذا الشيخ  

أراد المريد أنْ يذهب عنده كوخ صغير تحت أحد الجسور التي فوق نهر دجلة، و 

لْ سلامي  في حاجة إلى مغرب الأرض، فأوصاه الشيخ بوصية، فقال له: أوْصِّ



8 
 

إلى أخي الشيخ فلان، فسافر التلميذ المريد وكان في باله أنْ يذهب ويبحث عن  

الشيخ تحت جسر، أو في مكان منقطع، أو ما شابه ذلك، حتىّ يبلغّه تحية شيخه، 

وا له: إنهّ يسكن في مكان كذا، في العاصمة، في مكان  فلمّا وصل بدأ يسأل، فقال

كذا، وهو أرقى حيّ في المنطقة )كما يقال إنّ أرقى منطقة في بغداد هي 

المنصور، في شارع الأميرات فهذه من المناطق الراقية في الثمانينات(، فلمّا 

فسأل  أخبروه تعجّب؛ لأنّ هذا المكان راقٍ، فذهب إلى هذا المكان الراقي ووصل  

عن الشيخ، وقالوا له: إنّ الشيخ يعيش في أرقى حيٍّ في هذه المنطقة )كما أنّ حي 

المنصور راقٍ، ولكن شارع الأميرات أرقى وأميز ما فيه(، فتعجّب وقال في 

نفسه: هذا الشيخ لم يكتفِّ أنْ يعيش في المنطقة الراقية، وإنمّا يعيش في أرقى 

 حيّ فيها، وأرقى شارع!!! 

لمكان فإذا فيه قصور كثيرة، من أميزها قصر عالٍ، فظنّ أنّ قصر  ذهب إلى ا

الشيخ يكون في بداية الشارع، ولكن لمّا سأل قالوا له: إنّ قصر الشيخ ذلك الذي  

هو أرقى قصر من بين هذه القصور، فتعجّب وظنّ أنهّ متوهّم، أو أنهّ أخطأ 

ً وعنده قصر!؟ فالقصور للملوك وا  لرؤساء، أراد أنْ  بالاسم! كيف يكون شيخا

ينصرف لكنهّ قال في نفسه: إذا سألني شيخي هل بلغّتَ السلام ماذا أقول له؟  

فذهب وصعد إلى القصر، وإذا فيه حرّاس، فأراد الرجوع ولكن الحرّاس 

استوقفوه وسألوه ماذا تفعل هنا؟ فقال: أنا أبحث عن الشيخ فلان، فقالوا: حياّك 

تَ، ولكن الشيخ عند الأمير! فتعجّب أكثر! فضيفّوه الله، أهلاً وسهلاً بك، لقد وصل 

أحسن ضيافة ولكنهّ بقي خائفاً قلقاً، وانتظر حتىّ جاء الشيخ، وإذا له موكب  

مهيب، فسلمّ عليه وحياّه وضيفّه وأكرمه إلى آخره، وقبل أنْ يخرج من عنده 

لْ سلامي لشيخك، وقل له: إلى متى تشتغل   بالدنيا؟  حمّله الشيخ رسالة فقال: أوصِّ



9 
 

إلى متى يبقى قلبك معلقّاً بالدنّيا؟ فانفجر في داخله متسائلاً: مَنْ يشتغل بالدنيا أنتَ 

أم شيخي المسكين الذي يعيش في كوخ تحت الجسر، والذي لا يملك إلا قطيفة  

 ينام عليها، وإناء يشرب منه ماء، لكنهّ لم يتكلمّ لأنهّ رأى شيئاً غير طبيعي. 

لتقى بشيخه، فقال له الشيخ: ماذا قال لك الشيخ فلان، فقال: فرجع إلى بغداد، وا 

والله يا شيخي ماذا أقول لك؟ لا أدري ماذا أقول؟ فقال له شيخه: تكلمّ ماذا قال  

لك؟ قال: إنهّ يسلمّ عليك ويعاتبك ويقول: إلى متى يبقى قلبك معلقّاً بالدنيا؟ فانفجر 

ح الله عزّ وجلّ له الدنيا وما تعلقّ قلبه  شيخه بالبكاء، وقال: واللهِّ صَدقََ، لقد فت

بها، فالدنيا لا ينبغي أنْ تكون في القلب، لأنّ القلب محرابُ الربّ سبحانه، وأمّا 

 أنا فكما ترى، لا أملك إلا هاتين الحاجتين، وقلبي معلقّ بهما.

هذه القصّة سواء أكانت صحيحة أم من نسج الخيال فلا يهمّني، فمنهج خادمكم 

يس مهمّاً إذا كانت القصّة صحيحة أو غير صحيحة، ولا مَنْ قالها؟ ومَنْ هذا  أنهّ ل

الشيخ وذاك الشيخ؟ كلّ ذلك غير مهمّ؛ لأنّ الله جلّ وعلا أدبّني في القرآن الكريم، 

فذكر لي قصصاً كثيرة ولم يذكر أسمائهم وتفاصيلهم؛ لأنّ هذا لا يعني شيئاً من  

مة، فالحكمة من هذه القصة هي: كأنهّ يقول لنا: جوهر القصّة، وإنمّا المهم الحك

خذ واملك من الدنيا ما ملك قارون، لا مانع، ولكن وفْقَ الشروط الشرعية  

والضوابط الشرعية، خذه بحلال وأدِّّ حقّ الله تعالى عليك فيه، وإياّك إياّك إياّك 

، ومن الناجي؟  أنْ تدخل الدنيا في قلبك؛ لأنهّا إنْ دخلتْ فسد قلبك، أو تمرّض قلبك

   -كلكّم تحفظون الآية الكريمة:

َ بِّقَلْبٍ سَلِّيمٍ   * يوَْمَ لَا ينَْفعَُ مَالٌ وَلَا بَنوُنَ  }    [89  -  88]سورة الشعراء:  {  إِّلاَّ مَنْ أتَىَ اللََّّ



10 
 

القلب المريض لا ينجو إلّا إذا تجلىّ الله تعالى بالعفو، نسأل الله سبحانه أنْ يعفو 

 ً  . عنيّ وعنكم جميعا

كَمٌ   -صلىّ الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ- إذن عمل الحبيب   في الرّعي فيه حِّ

كثيرة، وأنا لا أذكرها كلهّا، ولكن يعنينا أنْ نأخذ الأنفع والله جلّ وعلا أعلم، ثمّ 

نةَ أنْ تتأمّل وتتدبرّ، الأهمّ عند خادمكم أنّ الإسلام يريد  نطلق العنان لعقولكم الفطَِّ

كون أقوياء في كلّ جوانب حياتنا، ومنها الجانب الماديّ، لماذا الله تعالى مناّ أنْ ن

لمّا أخذ عليه الصلاة والتسليم وآله وصحبه أجمعين، الغنم لم يضرب على أذنه  

بالنوم؟ ينام وتذهب الغنم ثمّ يقول لهم: أنا لا أصلح لهذا الشيء؟ لماذا؟ ولماذا  

على أذنه ولم يسمع اللهو؟ هذا السؤال  عندما أراد اللهو ضرب الله جلّ جلاله 

كبير يجب أنْ نسأله إلى أنفسنا؛ لأنّ الله عزّ وجلّ يريد أنْ يجعله مثالاً لمَنْ يريد 

 تعمير الأرض، فماذا عمّرنا من الأرض؟ 

وقد وجّهتُ الخطباء قبل مُدةّ أنْ يوجّهوا الناّس أنْ يعتمدوا على أنفسهم، والحمد 

وا الناّس، فوجهتُ بأنهّ لماذا نشتري كلّ شيء من السوق؟  لله لم يقصّروا بل وجّه

إذا كان عندك حديقة في البيت، أو أنت في منطقة زراعية، فازرعوا في بيوتكم 

وكلوا ممّا رزقهم الله تعالى، وخففّوا على الأسواق من الازدحام، وخففّوا على  

لوا إلى شرّ البقاع  لماذا هي شر   - الىنعوذ بالله تبارك وتع- أنفسكم من أنْ تصِّ

البقاع؟ يجب أنْ نفهمها، لأنّ كثيراً من الناس يسقطون فيها، فلذلك الوقاية خير 

من العلاج؛ فإذا كنت تستطيع أنْ تعمّر الأرض وتحصّن نفسك، لا تذهب إلى 

شرّ البقاع، وإذا كان لا يمكن إلّا أنْ تذهب إلى السوق فاذهب ولكن انتبه إلى 

 الشرّ.  نفسك، على ألّا تقع في



11 
 

فكم هو الفرق بين مَنْ يزرع في بيته ويحصد الطماطة والبامية، وزوجته حبيبته  

التي في البيت جزاها الله جلّ وعلا خيراً تعمل له أحسن الطعام، صار عنده وقت 

يصليّ الضحى على راحته، ويراجع حفظه من القرآن الكريم على راحته، وبين 

ة، ونصف كيلو بامية، وقد خسر من وقته أنْ يذهب بسياّرته ليجلب كيلو طماط

أربع ساعات، والله أعلم كم نظرة حرام نظر؟ وكم كلمة محرّمة تكلمّ؟ وكم 

فَ؟ إذن كيف لا تكون شرّ البقاع إلى   تصرّفٍ لا ينبغي له أنْ يتصرّفَ به تصرَّ

 الله تعالى؟ 

ع في موضو  -صلىّ الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ-إذنْ الرسول الأعظم 

الرّعي: كان متمكناً أنْ يقوم به لوحده؛ لأنّ هذا لا يحتاج إلى رأس مال، أو إلى 

شريك، كلّ ما يحتاجه هو وجود أناس عندهم غنيمات يطلب منهم أنْ يرعاها 

لهم، ويعطوه الأجرة، وجزاهم الله تعالى خيراً، فكان يتوكّل على الله عزّ وجلّ  

المراعي مع ربهّ عزّ شأنه، لكنّ هذا لا  يأخذ الغنيمات، ويستأنس في البراري و

يكفي، الإنسان بعد ذلك عنده التزامات، ينبغي أنْ يتزوّج، صاحب الفطرة السليمة 

لا يبقى من دون زواج، وربمّا هذا الرّعي لا يكفي نفقات الزواج، ونفقات إنشاء  

أسرة، فبدأ يفكّر بشيء آخر، صارت فرصة للتجارة، ذهب للتجارة، وهناك فرق  

كبير بين التاجر والراعي، العمل بالتجارة بحاجة إلى رأس مال، يحتاج إلى تجُّار  

يعرفهم، وفي ذلك الوقت وفي كلّ وقت نحتاجهم، صحيح أنّ الله تبارك اسمه  

وكما -جعل لنا اليوم طبيعة الحياة الدنيا طبيعة إلكترونية، فكثير من التجّار الآن 

يقومون بأعمالهم بالمراسلات  - لجهازنحن متشرّفون بلقائكم بواسطة هذا ا 

والاتصالات، ولكن في زمن الحبيب عليه الصلاة والتسليم وآله وصحبه الميامين 

لم تكن هكذا؛ وهل الله عزّ وجلّ حماه في التجارة أو منعه من التجارة؟ لا، بل  



12 
 

شجّعه وحماه في التجارة، فذهب ودخل ورآه صاحب الديّر وصارت أخبار طيبّة  

 إلى آخره.   ومباركة

امشوا مع هدايات هذه القصص الجميلة، وهذه المحطات المضيئة المنيرة، وفق 

هذا الحال، وسترون في المرحلة الثالثة كيف جاءت النصوص تؤكّد على كلّ  

هذه السيرة الطيبّة المباركة، كلهّا تؤكّد على هذه السيرة، فالذي ضرب على أذنه  

مور محرّمة، ومنها مكروهة إلى آخره، والتي في الواقعة هناك، تبينّ أنّ هذه الأ 

أعانه الله سبحانه عليها، وهيأّ له أسبابها تبينّ أنهّا فرائض، ترقى إلى الفرائض، 

رْتَ، وإذا قصّرت فيها عُوتبتَ وعُوقبتَ   نعوذ بالله تبارك -فريضة إذا قمت بها أجِّ

 ر. فهذه محطة يجب أيضاً أنْ نتزوّد منها الكثير والكثي - وتعالى

بعد ذلك مثلاً تقف عند زواج الحبيب صلىّ الله تعالى وسلمّ عليه وآله وصحبه  

أهل الذوق والطيب، وهذه مرحلة عظيمة جداً في حياة المسلم، سواء أكان  

المتزوّج رجلاً أم امرأة؛ لأنهّا مرحلة جديدة، فيها قواسم مشتركة مع المرحلة  

كبيرة، فكان عليه الصلاة والتسليم   السابقة، ولكن فيها واجبات، وفيها مسؤوليات

م لحياة الإنسانية  وآله وصحبه أجمعين، النموذج الأكمل والأتمّ والمكمّل والمتمِّّ

جميعاً، فبنُِّيَ هذا المشروع على المحبةّ والتوقير، بغضّ النظر عن الحاجات 

الجسدية، نعم لها نسبة في قلب الذي سيعُلن بعثته صلىّ الله تعالى عليه وآله 

وصحبه وسلمّ، ولكن الأعلى أنّ هذا الزوّاج مشروع، لا أعني أنهّ مشروع حلال 

أو حرام، لا، مشروع أي أنّ فيه تفاصيلاً، فيه أحداثاً، فيه مقاصدَ، ربمّا كثير من  

المسلمين يغفلون عن هذا المشروع، ومقاصد هذا المشروع، بسبب ضعف الثقافة  

اف الماشية، ففي يومنا الحاضر يصبح  عند المسلمين، بسبب انسياقهم مع الأعر



13 
 

عمر الولد عشرين سنة، أو واحدا وعشرين سنة، أبواه يفكّران بتزويجه مثلاً، لا  

أتكلمّ عن أيّ يوم بالضبط، وإنمّا أقول: ارجع قبل ثلاثين سنة مثلاً، الأب والأم 

الزواج؟ يتكلمون مع الولد، يشجّعونه، وافق الولد أنْ يتزوّج، دون أنْ يفكّر ما هو  

ما هي المسؤوليات المترتبة عليه؟ كلّ ما يعرفه هو أنْ يذهب أبوه مع مجموعة  

رجال لخطبة فتاة، فإذا وافق أهل البنت، يبدأون بعقد الزواج والمهر، إلى آخره، 

قبل ثلاثين، أو - لكن ما هو المطلوب بعد ذلك؟ لا يعلم، أستطيع أنْ أقول: إنّ هذا  

ن بالمئة من الناس في هذا المشروع العملاق العظيم، هذا حال سبعي   -أربعين سنة

الذي جاءت نصوص في الكتاب الكريم والسنةّ المطهّرة ترعاه وتكلؤه، وتسددّ 

 هذا المشروع العظيم.

فالزواج ليس اجتماعَ رجل بامرأة فقط، نعم هذا مقصود، ولكن هناك أهداف 

  -كبيرة جداً، قال تعالى:

ُ لَكُمْ وَابْتغَوُا مَا كَتَ }...   [ 187]سورة البقرة:   ...{   بَ اللََّّ

ُ لَكُمْ ماذا كتب الله لكم؟ }  )ما( من ألفاظ العموم، لم يقل ابتغوا الإنجاب   {مَا كَتبََ اللََّّ

ُ مثلاً، لا، }  ع، )كَتبََ( تأتي بمعنى الإخبار عمّا  {كَتبََ اللََّّ قدرّ سبحانه  بمعنى شَرَّ

 - كما في قوله جلّ جلاله:-مستقبلاً، )كَتبََ( تأتي بمعنى فرََضَ عليكم 

نْ قَبْلِّكُمْ  }...   ينَ مِّ ياَمُ كَمَا كُتِّبَ عَلىَ الَّذِّ  [183]سورة البقرة:    ...{ كُتِّبَ عَليَْكُمُ الصِّّ

رفياً فهناك جوانب لابدُّ من مراعاتها، لأنكّ سوف تندم، تقول أنا تزوّجت زواجًا عُ 

)لنسمّيه هكذا، هذه ابنة عمّك يجب أنْ تأخذها، فتقول: إذن نتوكّل على الله تعالى، 

أو هذه البنت في المنطقة أهلها جيدّون، فتقول: إذن نتوكّل على الله جلّ وعلا(  

هل كان في بالك أنكّ ستنُجب أطفالا؟ً وستحتاج إلى امرأة قويةّ تستطيع تربيتهم؟  



14 
 

في بالي حقيقة، وهذه صفحة من صفحات حياتي أكشفها، )أنا عن نفسي ما كان 

حالي كالناّس الآخرين، هذه بنت، إذن نتوكّل على الله تعالى( هذا غير كافٍ  

إخواني وأحبابي، ينبغي أنْ نقف في هدايات هذه المحطة العظيمة، حتى بعد ذلك 

زويجها، الذي ينوي أنْ يتزوّج، أو الذي عنده ولد يريد تزويجه، أو بنت يريد ت

لابدُّ أيهّا الكرام أنْ ننظر إلى هذه الجوانب، فالرسول الأعظم صلىّ الله تعالى 

عليه وآله وصحبه وسلمّ بنقاء فطرته وصفائها رأى أنّ زواجه من السيدّة خديجة  

الكبرى رضي الله تعالى عنها يحقِّّق أهداف هذا المشروع، وهو لا يزال لم يعُلن  

والسلام وآله وصحبه الكرام، لماذا؟ لأنهّ طاقة   بعد عن نبوته عليه الصلاة

بالوفاء، طاقة بالحب، طاقة بالمودةّ، بل هو ينبوعها الوحيد الأتمّ الأعظم، والبقيةّ  

كلهم دونه وأقلّ منه، هو الرأس في كلّ هذه الصفات عليه الصلاة والتسليم وآله 

 - وصحبه المكرمين، قال جلّ جلاله:

يمٍ وَإِّنَّكَ لعََلىَ خُلُ }  [4]سورة القلم:  {قٍ عَظِّ

وأروي لكم عن سيدّي حضرة الشيخ عبد الله طيبّ الله تعالى روحه وذكره وثراه، 

 -قال في قوله جلّ وعلا:

يمٍ }  [4]سورة القلم:  {وَإِّنَّكَ لعََلىَ خُلقٍُ عَظِّ

أي هو أعلى من الخلق العظيم، وهو الذي يقود الخلق العظيم، وليس يقوده الخلق 

وهناك فرق بين القائد والمَقوُْد، أي هو الذي يسيرّ الأخلاق إلى حيث العظيم، 

رقيها، وإلى حيث علوها صلىّ الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ، كما تقول: 

 فلان على الفرس، أي: هو مَنْ يقود الفرس، وليس الفرس تقوده. 

يمٍ }  [4]سورة القلم:  {وَإِّنَّكَ لعََلىَ خُلقٍُ عَظِّ



15 
 

لق عظيم ولكن أنت عليه، ولست متبّعاً للخلق العظيم، وليس تابعاً مع أنّ الخ 

 للخلق العظيم صلىّ الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ. 

يمٍ }  [4]سورة القلم:  {وَإِّنَّكَ لعََلىَ خُلقٍُ عَظِّ

من العلو، ودائما العلو من مقتضياته: القيادة، يعني أنت تقود الأخلاق صلىّ الله 

 ه وصحبه وسلمّ. تعالى عليه وآل 

إذن رأى في هذا المشروع محبةّ ومودةّ، ورحمة، وسكناً، وهذه كلهّا جاءت في 

القرآن الكريم في الزواج، إضافة إلى هذا الجانب الماديّ، بعض المفسرين  

 - يقولونها صراحة في قوله سبحانه بعد أعوذ بالله من الشيطان الرجيم:

 [.8الضحى:  ]سورة {وَوَجَدكََ عَائِّلًا فأَغَْنىَ}

يا سلام! يا سلام! يا سلام!   -رضي الله تعالى عنها - فأغناه بمال السيدّة خديجة 

الله تعالى لهنّ في أين هنّ نساؤنا المتمكّنات؟ أين هنّ النساء اللواتي بارك 

أرزاقهنّ؟ أين الأسَُر التي عندها بنات متمكّنات يذهبوا إلى الشاب الفقير الذي  

ليس عنده قدرة مادية على الزواج يقولون له: تعالَ على العين والرأس، وبحكمة 

وبدون أي إذلال، وبتكريم وبتقدير؟ حتىّ يزاوجوا بين القدرات، فالرسول  

لتسليم وآله وصحبه أجمعين، يمثلّ القمّة، بل هو ويقود الأعظم عليه الصلاة وا

القمم كلهّا، القمّة في المودةّ والرحمة والعطف، وإنشاء الأسرة، وتربية الجيل، 

وتربية الأمّة، والقيادة إلى آخره، القمّة في كلّ هذا، ولكن الدنيا، ولأنهّا لا تساوي  

تأتي راغمه للصادقين والمخلصين،  شيئاً عند الله سبحانه، وهذا من معاني: الدنيا  

 -الذين همّهم الآخرة: 

مَةٌ ) يَ رَاغِّ رَةَ، أتَتَهُْ الدُّنْياَ وَهِّ هُ الْآخِّ  .الإمام أحمد رحمه الله تعالى( مَنْ كَانَ هَمُّ



16 
 

وهنا لابدُّ أنْ نقف وقفة المتأمّل المتدبرّ والمتعمّق، ومرّة أخرى أؤكّد عليكم 

، ولا لأنْ تكتب مقالة في جريدة أو مجلةّ، ولا  أحبابي، ليس هذا للترف الفكري

أنْ تخرج في حلقة، لا بأس أنْ تعُلمّ، ولكن قبل ذلك لابدُّ من التطبيق، كثير مناّ 

طوا، لابدُّ أنْ يفكّروا؛ لا أنْ نبقى عبيداً   آباء وعندنا أبناء وبنات فلابدُّ أنْ يخطِّّ

ر، كيف أعطيه ابنتي؟! نحن  للأعراف، )والله هذا عيب، وهذا ما يصير، وهذا فقي 

بيت فلان، يضرب بنا المَثل بالتجارات والمؤسسات والشركات، نزوّج ابنتنا من  

 - نعوذ بالله تعالى-هذا راعي الغنم؟!( فهذا يعني أننّا نزلنا في حضيض الدنيا 

نعم، مع احترامنا لِّمَا ورد في الفقه الإسلامي في موضوع الكفاءة، لكن هذا في  

عتيادية، ولكن الآن كلّ أحوالنا غير اعتيادية، ماذا يفعل المسكين؟  الأحوال الا 

بَ بصرُهُ، ولم يجد وظيفة فماذا يفعل؟ يعني لا أزوّجه   ذهب ودرس الطبّ حتى تعَِّ

ابنتي لأننّي متمكّن، ماذا يفعل المسكين، يخرج ويسعى على رزقه على باب الله 

لخروج، فماذا يفعل؟ ما المانع جلّ في علاه، ولكن التجوّل ممنوع، لا يستطيع ا

إذا أكل لقمة معي؟ إذن ماذا فهمنا من الإسلام ونحن ما زلنا مقيدّين بهذه الأعراف  

 الفاسدة الباطلة؟! 

إذن بداية هذه المرحلة من ولادته صلىّ الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ إلى 

يها هدايات كثيرة قبيل تشريفه إلى غار حراء بستة أشهر تقريباً، هذه المرحلة ف

جداً، أرجو أنْ تقرأوا عن هذه المرحلة، تقفوا عند هذه المحطّات، وتتزوّدوا منها 

بالوقود النافع في إكمال شخصياتكم، والاستعانة بهداياتها في تربية الأجيال التي 

 تحت أيديكم، سواء أكانوا من المصليّن، أم من الذرية، أم ممّن تلتقون بهم. 



17 
 

حياة الحبيب صلىّ الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ، لا تخلو  هذه المرحلة من 

من الجانب الرّوحاني والارتباط بالخالق سبحانه، ولكن الجانب الأبرز فيها 

المعالم التي يعتبرها الناّس ماديّة، مثل: العمل، التجارة، المشاركة في الحرب 

لى آخره، هذه )حرب الفجار(، والاشتراك في المؤتمرات )حلف الفضول( إ

الجوانب التي نستطيع أنْ نقول إنهّا الأوضح والأكثر تألقّاً من الجانب الغيبي، 

من جانب علاقته بربهّ جلّ وعلا في لطائف حياته الشريفة مع أنهّا موجودة على 

أتمّ وجه أيضاً، ولكن الأبرز فيها )في هذه المرحلة( هو الجانب الماديّ، لماذا؟  

لة حياتِّناَ الآن، مرحلة الحياة الدنيوية، ولابدّ من الالتفات إلى لأننّا نعيش في مرح 

تعمير الدنيا، فلابدُّ من زواج، لابدُّ من عمل تجاري، وإنْ لم نستطع الحصول  

على عمل تجاري، فأقلَّ من ذلك، حتىّ لو كان في رعي الغنم، وهو ليس من  

رها الناّس أبسط وظيفة، قديم الزمان، وإنمّا رعي الغنم بمعنى المهنة التي يعتب

وأفقر شيء، حتىّ أنّ الناّس كانوا يتنزّهون عنها، لذلك جعل الله عزّ وجلّ كلّ  

الأنبياء عليهم الصلاة والسلام يَرعون الغنم، لتصحيح مفهوم الناّس بأنّ العمل  

شريف سواء كان تجارة أو كان رعيَ غنمٍ، فقال عليه الصلاة والتسليم وآله 

 - وصحبه أجمعين:

( ً نْ نبَِّيٍّ إِّلاَّ وَقدَْ رَعَى غَنَما  الإمام مالك رحمه الله عزّ وجلّ.( مَا مِّ

   -عليهم الصلاة والتسليم، فلمّا سمعوا ذلك قالوا: 

أهل الفصاحة يٍّ( وهم عَرَب، وبِّ نَ  نْ ا مِّ حتىّ أنت يا رسول الله؟ لأنهّ قال )مَ 

أنْ يتثبتّوا: حتىّ أنت؟ فقال    فيعلمون أنّ )ما( تفيد العموم، يعني تعمّ الكلّ، فأرادوا

 عليه الصلاة والسلام وآله وصحبه الكرام: نعم، أو كما قال. 



18 
 

لكنّ الجانب الروحاني بارز في صفاته العظيمة الجليلة، كالرحمة والمودة، فكان  

يلتقم ثدي السيدّة حليمة رضي الله تعالى عنها الأيمن ويترك الأيسر لأخيه، شُقّ 

رابع السيدّة حليمة السعدية رضى الله تعالى عنها صدره الشريف وهو في م

وعنكم، وهذه الأقوال يتلاقفوها: ظهر نور أضاء البيت الحرام، والذي رأوه 

أضاءت له قصور بصُْرَى من بلاد الشام بالنسبة للسيدة آمنة رضي الله تعالى 

 عنها ورحمنا الله تبارك وتعالى ببركاتها. 

الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلمّ، القلبي )على   لم يسجد لصنم قط، إنكاره صلىّ

 الأقلّ( لعبادة الأوثان والأصنام.

ولا أريد أنْ أذكر تفاصيلاً أنتم سادة تعلمونها، ولكنهّا مشاورة كما ذكرتها من  

قبل وسمّيتها، واجعلوا عنوانها مشاورة، لا أريدها محاضرة أو محاورة، وإنمّا 

 - دَ في القرآن الكريم:هي مشاورة، تأدبّاً لِّمَا ور

 [38]سورة الشورى:  ...{وَأمَْرُهُمْ شُورَى بَيْنهَُمْ }... 

الهدايات، نسأل الله فهذه المرحلة هداياتها كثيرة كما ذكرت، تشرّفنا ببعض هذه 

 تعالى أنْ يهدي بها قلوبنا، ويقوّم بها سلوكنا، ويرقيّ بها حياتنا.

 واستودعكم الله العظيم الذي لا تضيع ودائعه.  

 والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته. 

 

 


